
 
Artículo de investigación  

Recibido: 20/04/2025 | Evaluado: 25/07/2025 | Aprobado: 08/08/2025 | Publicado: 01/01/2026 
 

Esta obra está bajo una Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 
Internacional. 
 

 Correspondencia: Exequiel Antilao-Carilao. Universidad Católica de Temuco. 56 Manuel Montt, Temuco, Chile. 
Correo electrónico: eantilao@uct.cl  

 
¿Cómo citar este artículo? 

 
Antilao-Carilao, E. (2026). La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para 
territorializar el ejercicio profesional en Chile. Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social, (41), e20514846. 
https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846     
  

e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846 • Universidad del Valle - Cali, Colombia 

La sabiduría de los fütakeche desde las voces de 
trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el 

ejercicio profesional en Chile 
  
Exequiel Antilao-Carilao   
Doctor en estudios interculturales. Trabajador Social 
Universidad Católica de Temuco. Temuco, Chile  
eantilao@uct.cl 
  

 

Resumen 
El presente artículo indaga sobre la sabiduría contextual y territorializada de los fütakeche 

(ancianas-os mapuche) en la formación y ejercicio profesional del trabajo social en Wallmapu 
(territorio mapuche). El objetivo principal fue explorar cómo este conocimiento ancestral puede 
informar un ejercicio profesional situado, ético y respetuoso. Las preguntas de investigación 
centrales fueron: ¿Cómo perciben las y los trabajadores sociales mapuche la influencia de la 
sabiduría de los fütakeche en su formación y práctica profesional?; ¿Qué implicaciones tiene esta 
sabiduría para la transformación de la formación y el ejercicio profesional del trabajo social en 
contextos mapuche? La metodología se fundamentó en un diseño indígena, utilizando el nütram 
(conversación) como metodología principal de recolección de datos con trabajadoras(es) sociales 
mapuche que integran el mapuche kimün en su praxis profesional. Las narrativas fueron 
analizadas mediante el rastreo de dungun (hablas) y la codificación temática inspirada en el 
pünontuchefe (metodología del servicio comunitario mapuche). Los resultados revelaron la 
validación del kimün (sabiduría) ancestral como equivalente al conocimiento académico, la 
centralidad de la identidad territorial y el küpalme (linaje) en el ejercicio profesional, la mediación 
comunitaria en el acceso al conocimiento de los fütakeche, y la importancia del linaje y la memoria 
familiar como valiosas epistemologías propias. Estos hallazgos implican la necesidad de 
transformar la formación del trabajo social, integrando algunos valores del mapuche kimün, y de 
adoptar un ejercicio profesional situado y descolonizador. 

Palabras clave: Descolonización; Fütakeche; Justicia epistémica; Mapuche kimün; Trabajo 
social indígena.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:eantilao@uct.cl
https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846
https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846
https://crossmark.crossref.org/dialog/?domain=revistaprospectiva.univalle.edu.co&doi=10.25100/prts.v0i41.14846
mailto:eantilao@uct.cl
https://orcid.org/0009-0004-5168-2483
mailto:eantilao@uct.cl


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846   

2 

The wisdom of the Fütakeche from the voices of 
Mapuche social workers to territorialize professional 

practice in Chile 
 

Abstract 
This article explores the contextual and territorialized wisdom of the fütakeche (Mapuche 

elders) in the training and professional practice of social work in Wallmapu (Mapuche territory). 
The main objective was to explore how this ancestral knowledge can inform ethical and respectful 
professional practice within a specific context. The central research questions were: How do 
Mapuche social workers perceive the influence of fütakeche wisdom on their training and 
professional practice? What implications does this wisdom have for transforming social work 
training and practice in Mapuche contexts? The methodology used an indigenous design. 
Nütram (conversation) was the main method of data collection with Mapuche social workers who 
integrate Mapuche kimün into their work. Data were analyzed using dungun (speech) tracking 
and thematic coding based on pünontuchefe (Mapuche community service methodology). The 
results showed the validation of ancestral kimün as equivalent to academic knowledge. They 
highlighted the central role of territorial identity and küpalme (lineage) in professional practice. 
Community mediation is essential to accessing fütakeche knowledge. Lineage and family 
memory are seen as valuable epistemologies. These findings suggest a need to transform social 
work training by integrating values from Mapuche kimün and adopting a situated, decolonizing 
approach in professional practice. 

Keywords: Decolonization; Fütakeche (Elders); Epistemic Justice; Mapuche Kimün 
(Mapuche Wisdom); Indigenous Social Work. 

 
Sumario: 1. Introducción, 2. Metodología, 3. Hallazgos, 3.1 El kimün como fundamento 

epistémico y valórico para el ejercicio profesional, 3.2 Relación entre identidad territorial y 
ejercicio profesional, 3.3 Acceso al conocimiento a través de los Fütakeche, 3.4 Importancia del 
linaje y la memoria en la formación profesional, 4. Conclusiones, 5. Referencias bibliográficas. 
  

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846 

3 

1. Introducción 
 
A lo largo de la historia del pueblo mapuche, los fütakeche 1  (personas mayores), han 

ocupado un lugar central en la preservación de la identidad cultural. Desde los diversos lof 
(territorios) continúan ejerciendo el ngülamtun (consejos), el piamtun (relatos fundacionales y de 
enseñanza), el nütramtun (conversaciones) y desde estos modelos dialógicos ancestrales refuerzan 
en las nuevas generaciones una formación crítica y reflexiva respecto del colonialismo, 
transmitiendo a la vez una sabiduría territorial y contextual específica (Huenchucoy, 2020, 
Mercado-Astriñir, 2024). Por otro lado, en el mundo académico occidental ha proliferado un 
reconocimiento teórico de la importancia de un pensamiento descolonial y un quehacer 
intercultural en las ciencias sociales (Marimán-Quemenado et al., 2019) En consecuencia, el trabajo 
social no ha estado ajeno a esta fuerza crítica (Huenchucoy, 2020; Llanquinao, 2001; Rain-Rain y 
Muñoz-Arce, 2017). y en concordancia con esta tendencia teórica actual, los estudios sobre 
gerontología han ido ganando terreno (Galarza-Masabanda et al. 2025; Olivo-Viana et al., 2022; 
Piña-Morán et al., 2018, entre otras/os), ensanchando los enfoques críticos que orientan la 
profesión. 

 
No obstante, a lo anteriormente señalado, es preciso indicar que los procesos de 

colonización en territorios mapuche han generado dinámicas de despojo territorial, llevando a un 
silenciamiento de las personas mayores. Esto se da de manera preponderante en los 
establecimientos educativos que se han ido atribuyendo de manera progresiva el rol oficial de la 
formación en los diversos aspectos de lo que significa educar personas; con esto en el territorio 
mapuche han puesto en riesgo la manera ancestral en que los fütakeche han transmitido de 
generación en generación la sabiduría y conocimiento profundo del kimün a las nuevas 
generaciones del pueblo mapuche (Huenchucoy, 2024).  

 
Es cierto que, en Chile, las políticas públicas amparadas en el marco legal han mostrado 

algunos avances en cuanto a reconocimiento de la diversidad cultural; esto es evidente en la Ley 
20370 de 2009 “Ley General de Educación” en su Artículo 3°, en la cual consagra la temática de 
la interculturalidad como principio rector. Como complemento a esta ley, se encuentran otras 
normativas como el Decreto 97 de 2021 y el Decreto 280 de 2009 que han establecido las Bases 
Curriculares para la asignatura de Lengua y Cultura de los Pueblos Originarios Ancestrales e 
incorporado el Sector de Lengua Indígena, mientras que el Decreto 301 de 2018 regula la figura 
del educador tradicional.  

 
Sin embargo, la implementación práctica de estas disposiciones en los establecimientos 

educativos, solo rigen para la educación de enseñanza básica y media excluyendo la educación 
superior. Por consiguiente, a menudo se ve limitada, generando tensiones y desafíos que, como 

 
1  Fütakeche significa personas ancianas. Es una palabra compuesta: füta; grande, ke; partícula pluralizadora, che; 

persona.  

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846   

4 

lo señalan diversas investigaciones (Arias-Ortega et al., 2022; Delgado-Reinao y Zagal, 2020; 
Gutiérrez-Pezo, 2020; Riedemann-Fuentes, 2008) ponen en riesgo la manera ancestral de 
transición de sabiduría y conocimiento. En consecuencia, los fütakeche han ido quedando como la 
figura olvidada de la sociedad y, en muchos casos, han sido relegados al patio trasero de la vida 
familiar y comunitaria. 

 
También en el ámbito de las profesiones que ejecutan las políticas sociales en un formato 

de intervención, particularmente el trabajo social, las sabidurías de los fütakeche suelen ser 
ignoradas o relegadas a un segundo plano frente a las perspectivas occidentales que orientan y 
fundamentan la acción profesional. 

 
Ciertamente, el trabajo social se caracteriza por profundizar en los estudios de gerontología 

y de manera reciente, las ancianidades indígenas parecen marcar una nueva pauta en la agenda 
investigativa en los estudios gerontológicos; evidencia de esto es un reciente artículo titulado 
“Trabajo social gerontológico y diversidad étnica: una reflexión desde el caso de las comunidades 
aymaras y mapuches en Chile” de Gallardo-Peralta et al, (2022), que quiebran  la categoría 
universalista de “personas mayores” o “adultos mayores” lo cual sin duda significa un nuevo 
avance. Pero al mismo tiempo la evidencia sobre una brecha significativa en la integración 
práctica de la sabiduría mapuche, específicamente la de los fütakeche, en la formación y ejercicio 
profesional del trabajo social que se despliega en comunidades mapuche sigue vigente.  

 
La afirmación de una brecha significativa en la integración práctica de la sabiduría mapuche 

en la formación y ejercicio profesional del trabajo social no es una generalización, sino una 
conclusión respaldada por la tendencia predominante en el ámbito académico y profesional en 
Chile (Antilao-Carilao, 2016). Una revisión de las mallas curriculares de las principales escuelas 
de Trabajo Social en el país revela una ausencia sistemática de ejes formativos que integren la 
sabiduría mapuche y el kimün como componentes epistemológicos y metodológicos 
fundamentales. Los contenidos sobre pueblos originarios suelen limitarse a cursos generales 
sobre diversidad cultural o políticas sociales, sin una profundización en las ontologías y 
praxiologías específicas que informan la sabiduría ancestral (Antilao-Carilao, 2016). 

 
Por tanto, subrayamos que este estudio es significativamente relevante porque 

considerando las limitaciones del ejercicio profesional basado exclusivamente en paradigmas 
occidentales, también encuentra la posibilidad de responder a la necesidad de repensar la 
fundamentación disciplinar del trabajo social, en función de un enfoque ético territorialmente 
situado en Wallmapu (territorio mapuche). 

 
La propuesta de este artículo es repensar los fütakeche en su sentido de agencia. Por tanto, 

la premisa clave no reside en adaptar herramientas occidentales ni en estudiar el mapuche kimün 
de los fütakeche para mejorar políticas externas a la disciplina, sino en permitir que sus 
conocimientos ancestrales se conviertan en pilares epistémicos y praxiológicos capaces de 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846 

5 

informar, enriquecer y, en última instancia, enseñarnos a territorializar y transformar la profesión 
desde una perspectiva propia y descolonizadora (Huenchucoy, 2024; Millalén, 2024). 

 
En razón de esto, se asume que el kimün de los fütakeche tiene el potencial de transformar la 

acción profesional de las y los trabajadores sociales y de esta forma frenar las dinámicas coloniales 
que limitan y moldean la efectividad de las llamadas “intervenciones sociales” en contextos 
mapuche. Frente a este supuesto nos preguntamos ¿qué elementos de las sabidurías contextuales 
y territorializadas de los fütakeche podrían ser integradas en la formación y ejercicio del trabajo 
social para promover una intervención situada, ética y respetuosa en los territorios? 

 
Es importante señalar que la presente investigación, si bien se centra en un análisis crítico 

del trabajo social desde el mapuche kimün, identificó como un tema emergente significativo la 
profunda influencia de los fütakeche en la formación y la visión de mundo de las y los trabajadores 
sociales mapuche participantes. Los resultados que se presentarán se basan en los nütram llevados 
a cabo con estos profesionales, quienes compartieron sus experiencias de crianza y su relación 
con ancianas y ancianos mapuche, otorgando sentido a cómo esta conexión nutre su ejercicio 
profesional. 

 
Por último, consideramos que la presente investigación puede ser aplicada en el ámbito 

educativo, específicamente en la reformulación de los currículos del trabajo social para incorporar 
la sabiduría y la perspectiva de los fütakeche. Los resultados también pueden servir como insumo 
para el diseño de planes de intervención de manera contextualizada y política en tanto 
posibilidad de generar marcos normativos que revaloricen “actorías” indignas, entre ellos los 
fütakeche, y consideren los saberes mapuche en las intervenciones sociales. 

 
2. Metodología 
 
La presente investigación se fundamentó en un diseño metodológico indígena, cuyo marco 

filosófico se articula en cuatro pilares interrelacionados. Es fundamental precisar que, si bien para 
su presentación en el ámbito académico se emplean categorías conceptuales como ontología, 
epistemología, metodología y axiología, estas no implican una adopción de sus referentes 
semánticos occidentales. Por el contrario, estas categorías actúan como un lenguaje vehicular para 
articular una comprensión y producción de conocimiento profundamente arraigada en la 
sabiduría mapuche. Es decir, “agenciamos” el lenguaje académico del castellano para traducir y 
resignificar semánticamente los principios del mapuche kimün que guían esta investigación 
(Antilao-Carilao, 2023). 

 
Ontológicamente, se adoptó una visión relacional propia de los pueblos originarios (Hart, 

2010; Huenchucoy, 2020), comprendiendo la realidad como una red de relaciones donde el 
conocimiento se comparte, influyendo en el abordaje dialógico del nütram. Epistemológicamente, 
se valoró la integración de lo racional y espiritual en el kimün (Kovach, 2009; Loncon, 2023; 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846   

6 

Quidel-Lincoleo, 2013), donde la sabiduría ancestral guía la comprensión y el análisis, 
justificando el uso del nütram y el pünontuchefe. Metodológicamente, se priorizó la sabiduría 
relacional como guía fundamental, considerando el mapuche kimün como un acto descolonizador 
que orientó la elección de los “métodos”. Axiológicamente, se asumieron principios éticos 
centrados en la relevancia para la comunidad, el servicio colectivo, la colaboración, la 
reciprocidad y la transparencia de las subjetividades (Drugge, 2016; Wilson, 2001), reflejados en 
la forma en que las y los participantes problematizaron el trabajo social y su omisión de las 
sabidurías de los fütakeche desde sus propias experiencias de crianza con estos. 

 
El estudio se llevó a cabo con la participación de trabajadoras y trabajadores sociales 

mapuche que se han ido reposicionando desde el mapuche kimün en sus respectivas prácticas 
profesionales. Es crucial señalar que, si bien el foco central de la investigación es el análisis crítico 
del trabajo social desde el mapuche kimün, un tema emergente significativo en los relatos de estos 
profesionales fue la influencia de los fütakeche en su formación y comprensión del mundo. Por lo 
tanto, los relatos fueron obtenidos mediante el nütram, una metodología dialógica mapuche, y la 
revisión de textos de sus autorías, según fueron señalando como significativos en la reflexión 
sobre el pueblo mapuche y el trabajo social. Estas narrativas reflejan las experiencias y reflexiones 
de trabajadoras y trabajadores sociales en relación con su crianza y su vínculo con las y los 
ancianos mapuche desde su infancia, quienes les transmitieron saberes y orientaciones 
fundamentales que actualmente caracterizan su quehacer profesional. 

 
En razón de la propuesta metodológica indígena, se optó por un método mapuche de 

rastreo de los dungun (las hablas) en los nütram y textos, en relación con los dungu (temáticas) 
(Quidel-Lincoleo, 2013). Para la sabiduría mapuche, el dungu es la base para la creación colectiva 
de sentidos, donde las palabras conceptualizan experiencias y saberes. En el encuentro dialógico, 
los dungu se relacionan y se manifiestan como dungun (relatos), reflejando la conexión entre 
comunicación y experiencia comunitaria (Quidel-Lincoleo, 2013). El rastreo de los dungun en este 
estudio se enfocó en identificar las expresiones lingüísticas en las narrativas de las y los 
trabajadores sociales mapuche sobre su relación con los fütakeche y cómo esta experiencia nutre 
su kimün. 

 
Los dungun fueron analizados mediante codificación temática siguiendo los principios del 

pünontuchefe (Antilao-Carilao, 2024), una metodología comunitaria de rastreo de información. 
Inspirado en el rastreo ancestral, el pünontuchefe valora el conocimiento colectivo y la 
participación activa del investigador. En este estudio, implicó analizar los dungun de los 
trabajadores sociales mapuche sobre su relación con los fütakeche, considerando sus experiencias 
como fuentes de saber fundamentales. El análisis se centró en identificar cómo estos relatos 
reflejan la sabiduría ancestral y su potencial para informar un ejercicio profesional pertinente al 
territorio y a la comunidad. 

 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846 

7 

En coherencia con el enfoque metodológico indígena se consultó a cada participante sobre 
la forma en que deseaban ser citados en los análisis de cada nütram, como resultados de la 
investigación. Los y las participantes expresaron su preferencia por ser mencionados con sus 
nombres o apellidos, rechazando el anonimato, reflejando de esta manera su interés en visibilizar 
sus aportes desde una perspectiva ética y culturalmente situada. En razón de esta decisión de las 
y los participantes, las narrativas citadas en este artículo no se presentan como “comunicaciones 
personales”, dado que fueron previamente publicadas en un libro colectivo editado bajo 
metodologías indígenas. Cada participante autorizó y decidió ser citado con su nombre propio, 
reconociendo así su autoría y legitimidad académica. En este marco, no aparecen como “sujetos 
de investigación”, sino como agentes epistémicos con voz en la academia, lo cual justifica que 
estas voces se consideren publicaciones científicas recuperables y no fuentes inéditas. 

 
El rigor de esta investigación se abordó desde los principios de la investigación indígena, 

priorizando la credibilidad y la autenticidad de las voces de los participantes (Hart, 2010; Wilson, 
2001). La credibilidad se fortaleció a través de la inmersión en el nütram, permitiendo una 
comprensión profunda de las experiencias de las y los trabajadores sociales mapuche. La 
autenticidad se buscó al valorar sus relatos y perspectivas sobre la influencia de los fütakeche como 
conocimientos legítimos y significativos. El uso del pünontuchefe (Antilao-Carilao, 2024) como 
método de análisis, arraigado en el mapuche kimün, contribuyó a un análisis culturalmente 
pertinente. Además, la consulta a los participantes sobre la forma de ser citados y su deseo de 
visibilidad subraya la importancia de la transparencia y el respeto en el proceso investigativo, 
elementos centrales para el rigor ético en la investigación indígena. 

 
3. Hallazgos 
3.1 El kimün como fundamento epistémico y valórico para el ejercicio 
profesional 
 
En esta primera categoría se profundizará sobre las dimensiones epistémicas y valóricas del 

kimün y su y trascendencia en cuanto guía ética para informar y guiar el ejercicio profesional 
(Antilao-Carilao, 2023; Ñanculef-Huaiquinao, 2016, Quidel y Pichinao, 2007). La investigación 
recoge testimonios que muestran la manera en que las y los profesionales mapuche incorporan el 
kimün transmitido por los fütakeche en su ejercicio profesional no en el sentido de meras 
“habilidades”, sino de valores fundamentales. Es a partir de aquello que, en esta primera 
categoría, Luz Huenchucoy comparte su experiencia en relación con la validación de estos saberes 
en el ámbito académico. Ella menciona: 

 
Mi conocimiento y mi experiencia de vida, lo que traía de mis antepasados, no solo era válido, 
sino igualmente valioso que la experiencia que se encontraba en los textos que estábamos 
estudiando. (Huenchucoy, 2024, p. 147) 

 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846   

8 

El testimonio de Huenchucoy revela una validación personal y profesional del 
conocimiento oral transmitido en su lof a través de sus fütakeche, equiparándolo en valor al 
conocimiento formal adquirido en la academia. Este hallazgo se alinea con la epistemología 
indígena, que valora la experiencia y la sabiduría ancestral como formas legítimas de 
conocimiento (Kovach, 2009; Loncon, 2023). 

 
Los resultados indican que el conocimiento oral es reconocido por algunos profesionales 

mapuche como una fuente autónoma que contribuye a su formación y ejercicio profesional. En 
este marco, se observa que las personas participantes consideran que la transmisión 
intergeneracional del kimün influye en sus prácticas profesionales, ya que orienta su 
aproximación a la realidad social desde un marco de referencia propio. Asimismo, el testimonio 
sugiere que la incorporación del kimün en el ámbito académico es vista como un elemento 
relevante para la práctica profesional en contextos mapuche, desafiando una ontología occidental 
que a menudo prioriza el conocimiento individual y descontextualizado (Hart, 2010). 

 
Otro de los hallazgos dentro del reato de Huenchucoy, en esta misma categoría muestra 

que algunas y algunos profesionales mapuche consideran que su ejercicio profesional está 
influenciado por los conocimientos transmitidos por sus fütakeche. Huenchucoy menciona que su 
relación con sus abuelos ha sido un factor relevante en su manera de concebir el trabajo social y 
la toma de decisiones en su práctica profesional. Ella continúa señalando: 

 
Mi resistencia a perderme en el camino probablemente tiene que ver con la tarea que mis 
abuelos me encomendaron y las enseñanzas sobre cómo debía ser. Mi abuelo solía decirme 
que el que habla primero no es necesariamente el que sabe más, sino el que escucha y prepara 
su argumento mientras los demás hablan. También son conocimientos valiosos, una 
preparación para la vida. Creo que, en última instancia, ese es el sentido del trabajo social para 
mí: volver a mirar atrás. (Huenchucoy, 2024, p. 163) 
 
El testimonio de Huenchucoy sugiere que la escucha y la reflexión son elementos centrales 

en la forma en que algunas y algunos profesionales mapuche conciben su labor, valores 
transmitidos por los fütakeche. Estos hallazgos resaltan la importancia de “volver a mirar atrás”, 
una perspectiva que conecta el presente con la memoria ancestral y la historia territorial, 
ofreciendo una crítica a las aproximaciones del trabajo social que pueden carecer de esta 
profundidad contextual. Esta “mirada atrás” puede entenderse como una forma de resistencia 
epistemológica a la pérdida de la sabiduría ancestral. 

 
Los datos también reflejan que, en algunos casos, las y los participantes identifican la 

memoria y la historia como elementos que inciden en su ejercicio profesional. Se observa en los 
testimonios que la idea de “mirar atrás” es mencionada como un acto significativo en la 
comprensión de los desafíos actuales. Según los relatos, este enfoque permite situar las 
problemáticas del presente dentro de un marco más amplio en el cual las y los profesionales no 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846 

9 

son ajenos a ellos, considerando las experiencias y aprendizajes transmitidos por generaciones 
anteriores que en muchos casos son determinantes de las propias historias que nos definen, Cuyul 
(2024) refiere: 

 
Mi abuelo, por su parte, era obrero y luchaba con dedicación en una época en la que la Unidad 
Popular (UP) era muy importante para ellos, la sentían como su gobierno. Mi padre logró con 
mucho esfuerzo acceder a una educación gratuita en uno de los internados más destacados de 
Ancud. Fue en este periodo que continuó desarrollándose como dirigente. Sin embargo, su 
historia también incluye momentos difíciles: fue detenido y estuvo en prisión política luego 
del golpe de Estado, después se vio obligado a huir a Coyhaique. Nuestra historia como 
familia está trazada por estos eventos. (p. 184) 
 
Por otro lado, los resultados muestran que la transmisión del conocimiento dentro del lof es 

descrita como un proceso relacional, en el que la validación de los saberes se construye a través 
de la interacción con la comunidad y con los fütakeche. Se menciona que, en este contexto, la 
escucha es valorada como una forma de aprendizaje que permite generar entendimientos sobre 
la historia y el territorio, lo que es identificado por algunos participantes como un elemento clave 
en su formación y práctica profesional. 

 
Por lo tanto, este primer punto de los resultados evidencia cómo el kimün transmitido por 

los fütakeche es reconocido y validado por los trabajadores sociales mapuche como una fuente de 
conocimiento valiosa y pertinente para su formación y práctica profesional. Sus experiencias 
resaltan la importancia del conocimiento oral, la escucha reflexiva y la conexión con la memoria 
ancestral como elementos fundamentales que enriquecen su comprensión del trabajo social en 
contextos territoriales mapuche. 

 
3.2 Relación entre identidad territorial y ejercicio profesional 
 
En esta segunda categoría, los hallazgos de la investigación muestran que la identidad 

territorial y familiar son aspectos relevantes en la formación y el ejercicio profesional de algunos 
trabajadores sociales mapuche. Lejos de ser identidades irreconciliables, los testimonios sugieren 
una búsqueda activa de articulación y complementariedad entre el ser mapuche y el rol 
profesional, desafiando la hegemonía occidental que tradicionalmente ha intentado separarlas. 
Continúa Luz Huenchucoy expresando que el conocimiento debe ser contextualizado, 
considerando el origen y el territorio de las personas. Ella señala: 

 
Es fundamental para mí que el conocimiento sea contextualizado, que se reconozca la persona, 
su origen y el territorio del cual proviene. Esto permitirá un diagnóstico capaz de identificar 
a la persona y su contexto. ya que, al momento de hablar, nos posicionamos desde nuestro 
küpalme, y hacemos honor a nuestros antepasados y familia de un linaje respetado como era el 
de mi bisabuelo Domingo Millao, por tanto, creo que el quehacer profesional no va separado 
desde el currículum de vida que tenemos, como actuemos de manera positiva o negativa 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846   

10 

afectaría sin duda nuestro linaje e impactará nuestro ejercicio profesional. (Huenchucoy, 2024, 
p. 165) 
 
El testimonio sugiere que la validación profesional, en el contexto mapuche, no solo está 

determinada por la certificación académica, sino también por el reconocimiento de la comunidad 
y la relación con el territorio de origen. En este sentido, los resultados indican que algunos 
participantes consideran que la identidad territorial influye en la manera como se ejerce la 
profesión, estableciendo vínculos entre el conocimiento adquirido en la academia y el 
conocimiento heredado dentro del lof. Esta perspectiva se alinea con una ontología relacional, 
donde el küpalme y el territorio son constitutivos de la identidad y el kimün. 

 
Además, los datos reflejan que las personas participantes identifican diferencias en la 

manera en que se concibe la validación profesional dentro y fuera del contexto mapuche. Se 
observa que, mientras en el sistema académico la validación está asociada a la obtención de títulos 
universitarios, en las comunidades mapuche el reconocimiento se vincula al linaje y al 
compromiso con el kimün.  

 
Tengo una gran responsabilidad con mi lof y con mi comunidad mapuche, que nutre mi 
identidad y que está vinculada siempre a una familia colectiva, incluyendo a mis abuelos, 
abuelas, padre, madre y tías, tíos, primas, primos, hermanas y hermanos (somos ocho). Mi 
conexión con la comunidad se estableció desde el momento de mi nacimiento, gracias a la 
püñeñelchefe, una figura central en nuestra tradición que realiza un hermoso y significativo 
proceso en el que extiende y examina la placenta detenidamente, inmediatamente al nacer. 
Este ritual revela detalles esenciales, como funciones y roles que iba a asumir en el futuro. 
(Nahuelcheo, 2024, p. 165) 
 
Los relatos también sugieren que, dentro del lof, la conducta y el respeto por la comunidad 

pueden incidir en la percepción de legitimidad del ejercicio profesional. El küpalme emerge así 
como un importante validador del conocimiento y la práctica dentro de la comunidad, desafiando 
la primacía de la validación académica occidental. Por otro lado, los resultados muestran que 
algunos participantes perciben diferencias en la relación entre la vida personal y la vida 
profesional en el ejercicio del trabajo social. Se identifican testimonios en los que se menciona que, 
en el contexto mapuche, la identidad, la memoria y los valores heredados del territorio influyen 
en la manera en que se ejerce la profesión.  

 
En contraste, se señala que en los enfoques occidentales se establece una separación entre 

la dimensión personal y el ejercicio profesional, lo que es percibido como una diferencia 
significativa en la manera en que se entiende la práctica del trabajo social. Estos hallazgos 
contrastan con la posible desterritorialización implícita en algunos enfoques occidentales del 
trabajo social. Desde la perspectiva de las y los profesionales mapuche, sin embargo, esta 
intrínseca conexión entre identidad, memoria y territorio no solo es inevitable, sino además se 
presenta como la posibilidad de encarnar “un auténtico surgimiento” (Fanon, 1952). Es decir, más 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846 

11 

arraigado, pertinente y éticamente consistente con el kimün, articulando el conocimiento 
académico con la sabiduría ancestral. 

 
Otro testimonio muestra que algunos profesionales mapuche reconocen la influencia de sus 

fütakeche en su formación personal y profesional. Mercado-Catriñir (2024) menciona que el 
conocimiento adquirido de su abuela y abuelo ha trascendido su infancia y ha sido parte de su 
trayectoria y práctica profesional. Ella señala: 

 
He combinado mi trabajo con la formación que aprendí de mis abuelos, con quienes crecí 
debido a que mi madre —por trabajo en la ciudad y otras circunstancias vinculadas, 
situaciones que son también históricas para nuestro pueblo— decidió dejarme al cuidado de 
ellos. (Mercado-Catriñir, 2024, p. 62) 
 
El testimonio de Mercado-Catriñir (2024) sugiere que la formación recibida en el contexto 

familiar ha desempeñado un papel significativo en su desarrollo profesional. Según los datos 
obtenidos, la transmisión del conocimiento en el lof a través de los fütakeche es mencionada por 
ciertos participantes como un elemento que complementa la formación universitaria. En este 
sentido, los resultados indican que estos saberes son reconocidos como una fuente de aprendizaje 
que influye en el ejercicio profesional, apoyando la idea de una sabiduría territorializada 
transmitida intergeneracionalmente. 

 
Los datos también reflejan que algunos participantes consideran que la enseñanza recibida 

de sus fütakeche y la formación académica pueden ser complementarias en la práctica profesional. 
Se observa en los testimonios que la integración de ambos conocimientos permite a las y los 
profesionales enfrentar diversos desafíos en su ejercicio laboral, manteniendo una vinculación 
con sus raíces culturales. 

 
Por otro lado, los resultados muestran que la experiencia de quienes han migrado del lof o 

ejercen profesionalmente en otros contextos es diversa. En los testimonios analizados se menciona 
que, en estos casos, la formación recibida en la infancia puede seguir influyendo en la manera en 
que se concibe y ejerce la profesión. 

 
En síntesis, este segundo punto de los resultados destaca la fuerte relación entre la 

identidad territorial, el küpalme y el ejercicio profesional para las y los trabajadores sociales 
mapuche participantes. Sus experiencias contrastan con la separación occidental entre lo personal 
y lo profesional, revelando el potencial de una síntesis creativa donde el linaje y el territorio 
emergen como validadores fundamentales del conocimiento y guías para un quehacer del trabajo 
social que, aun en contextos hegemónicos, busca su propia territorialización y pertinencia 
cultural. 

 
 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846   

12 

3.3 Acceso al conocimiento a través de los Fütakeche 
 
En esta categoría, los resultados indican que la transmisión del conocimiento en contextos 

mapuche sigue reglas específicas relacionadas con la estructura social y los lazos comunitarios. 
Llanquinao menciona que el aprendizaje a partir de la sabiduría de los fütakeche fue un elemento 
clave en el desarrollo de sus investigaciones de grado y doctorado. Ella relata: 

 
Mi tesis doctoral se originó a partir de la memoria que elaboré al titularme como Asistente 
social. Cuando realicé mi tesis de licenciatura llevé a cabo un estudio etnográfico de las 
comunidades, entrevisté a personas de avanzada edad, algunas con más de 115 años, que 
vivían en una zona remota, donde una persona joven, que además no era del lof, sino que 
llegaba desde afuera, no podía hablar directamente con los entrevistados porque eran 
personas que, por el hecho de ser ancianas o ancianos, gozaban de alto prestigio por su 
sabiduría. Para superar este obstáculo mi madre me acompañó en esta tarea, de hecho, era 
necesario que alguien más entrara conmigo. (Llanquinao, 2024, p. 137) 
 
El testimonio de Llanquinao ilustra cómo, dentro de la estructura social mapuche, los 

fütakeche son figuras centrales cuyo conocimiento ancestral goza de un alto prestigio y autoridad 
debido a su sabiduría y experiencia acumulada. El acceso a esta sabiduría no es siempre directo, 
sino que está mediado por las dinámicas comunitarias y los lazos familiares. Esto subraya que el 
conocimiento de los fütakeche se considera un bien comunitario, custodiado por la estructura 
social y accesible bajo ciertas condiciones que aseguran su respeto y su transmisión adecuada. 

 
Este hallazgo sugiere que la transmisión del conocimiento ancestral en contextos mapuche 

no se da de manera indiscriminada, sino bajo condiciones específicas que regulan su acceso y 
resguardan su continuidad. En el caso de Llanquinao, su testimonio señala que la presencia de 
un familiar fue un factor crucial que facilitó su interacción con las y los fütakeche, lo que evidencia 
que el reconocimiento de lazos familiares o comunitarios puede influir significativamente en la 
apertura de estos espacios de diálogo. 

 
Este dato también muestra un contraste importante con los métodos de investigación 

empleados en contextos académicos occidentales, que a menudo privilegian la interacción directa 
e individual del investigador con los informantes. En el testimonio analizado, se menciona que 
las metodologías tradicionales de investigación pueden no garantizar el acceso a ciertas fuentes 
de información si no se cumplen los protocolos establecidos por la comunidad. En este contexto, 
la presencia de mediadores familiares se revela como un elemento que facilita el acceso a valiosos 
espacios de conversación, resaltando la necesidad de una investigación interculturalmente 
sensible que comprenda y respete las formas locales de acceso al conocimiento. 

 
Asimismo, este resultado refleja que las y los fütakeche desempeñan un rol central en la 

transmisión de la historia y conocimientos del territorio. En los relatos analizados, se observa que 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846 

13 

la memoria y la experiencia de las personas ancianas no solo se relacionan con la preservación de 
la cultura, sino que también son reconocidas como elementos fundamentales en la estructura 
comunitaria. Este aspecto sugiere que la validación de la sabiduría ancestral en el lof está 
intrínsecamente vinculada a la continuidad del conocimiento dentro de la comunidad. 

 
En conclusión, este punto de los resultados destaca la importancia de comprender las 

dinámicas sociales y culturales específicas que regulan el acceso al valioso conocimiento de los 
fütakeche. El testimonio de Llanquinao ilustra la necesidad de una investigación respetuosa y 
adaptada a los protocolos comunitarios, reconociendo el rol central de los ancianos como 
depositarios de la sabiduría ancestral y la importancia de los lazos familiares y comunitarios en 
la facilitación del diálogo intercultural. 

 
3.4 Importancia del linaje y la memoria en la formación profesional 
 
Los hallazgos de la investigación en la presente categoría muestran que algunos 

profesionales mapuche incorporan experiencias personales y conocimientos transmitidos por sus 
abuelos en su ejercicio profesional. Rain menciona que su propia historia familiar le permitió 
aportar a la discusión sobre la poligamia en pueblos originarios, incluyendo el pueblo mapuche. 
Ella señala: 

 
Existían vacíos en la literatura y en el conocimiento académico sobre la poligamia vigente en 
los pueblos originarios, incluyendo la poligamia mapuche. Si bien algunos estudios ya habían 
abordado esta temática, aún faltaba mucho por explorar y dar cuenta. En vista de esto, decidí 
aportar con mi propia historia y la de mis abuelos para sustentar la realidad de la poligamia 
en nuestro pueblo. (Rain, 2024, p. 46) 
 
El testimonio de Rain ilustra cómo el küpalme y la memoria familiar constituyen una valiosa 

fuente epistemológica dentro del mapuche kimün. Su experiencia personal al abordar la poligamia 
revela cómo el conocimiento transmitido a través del linaje puede llenar vacíos significativos en 
la literatura académica occidental, ofreciendo perspectivas y realidades propias de la experiencia 
comunitaria mapuche. Esta valoración de la memoria familiar como una forma ancestral de 
transmisión del conocimiento subraya la importancia de considerar otras epistemologías en el 
análisis de las realidades sociales y en la práctica del trabajo social en contextos indígenas. 

 
El testimonio de Rain sugiere que ciertos aspectos de la vida comunitaria en el contexto 

mapuche no han sido ampliamente documentados en la literatura académica y que, en algunos 
casos, la transmisión de conocimientos a través de la historia familiar puede ser un recurso 
fundamental para comprender estas realidades. Los resultados muestran que los fütakeche son 
identificados por las y los participantes como figuras que desempeñan un rol crucial en la 
transmisión de conocimientos dentro del lof, tanto en la historia como en la vida cotidiana como 
lo menciona Mercado-Catriñir (2024). La memoria familiar puede considerarse una forma de 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846   

14 

metodología ancestral de transmisión del conocimiento, diferenciándose de los métodos de 
investigación occidentales basados en la documentación formal y resaltando la importancia de la 
tradición oral. 

 
Asimismo, este dato refleja que algunas personas participantes consideran que la historia 

personal y familiar es una fuente válida para el análisis de temas poco explorados en la academia. 
En este sentido, los testimonios sugieren que el conocimiento transmitido intergeneracionalmente 
cumple una función esencial en la comprensión de determinadas prácticas sociales en el contexto 
mapuche, fortaleciendo la conexión entre el küpalme y la identidad territorial. El reconocimiento 
del linaje y la memoria familiar como fuentes de conocimiento podría informar la práctica del 
trabajo social en contextos mapuche, permitiendo a los profesionales incorporar esta dimensión 
en su comprensión de las problemáticas y en su ejercicio profesional. 

 
Por otro lado, los resultados muestran que el küpalme es mencionado como un elemento 

relevante en la validación del conocimiento en los contextos comunitarios. Se observa en los 
testimonios que este concepto está vinculado a la pertenencia territorial y a las relaciones sociales 
que estructuran la transmisión de saberes dentro del lof. 

 
En síntesis, este cuarto punto de los resultados destaca la importancia epistemológica del 

linaje y la memoria familiar en el mapuche kimün. El testimonio de Rain ejemplifica cómo este 
conocimiento ancestral puede ofrecer perspectivas únicas y llenar vacíos en el conocimiento 
académico occidental, resaltando la necesidad de valorar estas otras formas de saber en la 
investigación y la práctica del trabajo social en contextos indígenas. 

 
Esta investigación exploró la integración de la sabiduría de los fütakeche en el trabajo social 

en territorios mapuche. Los hallazgos revelan la validación del kimün ancestral como equivalente 
al conocimiento académico, la centralidad de la identidad territorial y el küpalme en el ejercicio 
profesional, la mediación comunitaria en el acceso al conocimiento de los ancianos, y la 
importancia del linaje y la memoria como fuentes epistemológicas. Estos hallazgos se 
fundamentan en una epistemología indígena que valora la experiencia y desafía las jerarquías 
occidentales, y en una ontología relacional que concibe el conocimiento como contextual y 
arraigado en las relaciones ancestrales y comunitarias. 

 
La centralidad de la identidad territorial y el küpalme en el ejercicio profesional se sustenta 

en la ontología relacional, donde cada persona está intrínsecamente ligada a su territorio y linaje, 
desafiando la visión occidental individualista. La valoración del küpalme como validador del 
conocimiento comunitario se alinea con la axiología indígena, que prioriza el reconocimiento local 
sobre la certificación académica. 

 
El acceso al conocimiento de los fütakeche, mediado comunitariamente, se alinea con la 

metodología centrada en la sabiduría ancestral y la axiología del respeto y la reciprocidad, donde 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846 

15 

el saber se comparte según protocolos culturales y requiere una postura ética hacia las personas 
mayores. 

 
La importancia del linaje y la memoria familiar como fuentes epistemológicas se inscribe 

en la epistemología indígena, que valora la historia oral y el conocimiento intergeneracional, 
representando una resistencia epistemológica frente al conocimiento occidental y alineándose con 
la metodología del mapuche kimün. 

 
La formación de trabajadoras y trabajadores sociales en territorios mapuche requiere la 

integración profunda del mapuche kimün y la sabiduría de los fütakeche, valorando el 
conocimiento oral, la ontología relacional, la epistemología propia y una axiología ética centrada 
en el respeto comunitario. El ejercicio profesional debe adoptar un enfoque situado que aprenda 
y se actualice mediante los saberes ancestrales, comprenda la identidad territorial y el küpalme, 
sea éticamente reflexiva en el acceso al conocimiento de los ancianos y promueva un quehacer 
profesional descolonizador. 

 
Las fortalezas de esta investigación incluyen el diseño metodológico indígena, la 

participación autorizada de profesionales mapuche (ejerciendo justicia epistémica), la emergencia 
de la centralidad de los fütakeche en sus relatos y el uso de citas directas. Las limitaciones 
consideran la muestra y el foco geográfico específicos, la naturaleza de la metodología indígena 
(centrada en la comprensión contextual) y el acceso indirecto a la sabiduría de los fütakeche a 
través de los relatos de los profesionales. 

 
Futuras investigaciones podrían explorar la perspectiva directa de los fütakeche, la 

variabilidad regional del mapuche kimün a la luz de los diversos territorios, la transformación 
curricular en escuelas de trabajo social y las implicaciones para políticas y programas sociales en 
comunidades mapuche. 

 
4. Conclusiones 
 
La presente investigación se propuso explorar cómo las sabidurías contextuales y 

territorializadas de los fütakeche en el pueblo mapuche pueden ser integradas en la formación y 
práctica del trabajo social para promover una intervención situada, ética y respetuosa en los 
territorios mapuche. A través de un diseño metodológico indígena y el diálogo con trabajadores 
sociales mapuche, este estudio ha revelado la validez y la pertinencia del kimün ancestral 
transmitido por los fütakeche como una fuente de conocimiento fundamental para la formación y 
la práctica del trabajo social en territorios mapuche. Asimismo, ha destacado la centralidad de la 
identidad territorial y el küpalme como elementos intrínsecos a la comprensión del mundo y al 
ejercicio profesional de las y los trabajadores sociales mapuche, desafiando las perspectivas 
descontextualizadas. Finalmente, la investigación ha iluminado las dinámicas comunitarias que 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846   

16 

rigen el acceso al conocimiento ancestral y la importancia del linaje y la memoria familiar como 
valiosas epistemologías propias. 

 
Estos hallazgos implican la necesidad de una transformación estructural profunda en la 

formación de trabajadoras y trabajadores sociales, integrando algunos valores del mapuche kimün 
como un marco filosófico de conocimiento válido y fomentando una comprensión de la ontología 
relacional, la epistemología propia y una axiología ética centrada en el respeto comunitario. Para 
el ejercicio profesional, esto se traduce en la urgencia de adoptar un enfoque situado que no solo 
signifique a los mapuche como sujetos de intervención o meros informantes en los procesos 
investigativos, sino que sobre todo, aprenda de los saberes ancestrales, valore la identidad 
territorial y el küpalme, sea éticamente reflexivo en el acceso al conocimiento de los ancianos y 
promueva una práctica descolonizadora. 

 
En última instancia, esta investigación contribuye al campo del trabajo social intercultural 

y descolonizador porque visibiliza la riqueza y la pertinencia de las sabidurías contextuales y 
territorializadas de los fütakeche como un elemento crucial para un ejercicio profesional 
culturalmente ético, respetuoso y situado en territorios mapuche. Pese a no haber incluido 
entrevistas directas con los fütakeche, el hecho de que los trabajadores sociales mapuche hayan 
situado su sabiduría a través de su propia experiencia tácita de crianza constituye un acto de 
justicia epistémica, validando un conocimiento históricamente marginado. El centrar la voz de 
los trabajadores sociales mapuche y validar este estudio, desafía las epistemologías hegemónicas 
y aboga por un diálogo de saberes enriquecedor para la formación y la práctica del trabajo social, 
promoviendo la justicia epistémica y el bienestar comunitario desde una perspectiva 
culturalmente arraigada. 

 
Financiación 
 
La investigación se desarrolló en el marco del estudio doctoral, financiado por la beca de 

doctorado nacional, de la Agencia Nacional de Investigación y Desarrollo ANID Folio 21221069, 
año 2021-2025. 

 
Contribuciones del autor 
 
Exequiel Antilao-Carilao: Conceptualización, diseño, recolección de datos, análisis de 

datos, interpretación, redacción (borrador original), redacción (revisión/corrección). 
 
Conflictos de interés 
 
El autor declara no tener ningún conflicto de interés que pudiera haber influido en la 

realización de esta investigación o en la presentación de sus resultados. 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846 

17 

Implicaciones éticas 
 
Esta investigación se llevó a cabo respetando los protocolos y conocimientos del pueblo 

mapuche. Se obtuvo el consentimiento informado de todas y todos los trabajadores sociales 
mapuche participantes para su participación en el estudio y para la publicación de sus 
testimonios, el cual fue primeramente publicado en un libro y ese texto fue autorizado para el 
análisis de la tesis (de ahí que en cada cita aparezca nombre, año y pagina). Si bien se ofreció la 
opción del anonimato, las y los participantes expresaron su deseo de ser citados por sus nombres 
o apellidos, buscando así visibilizar sus experiencias y perspectivas. La metodología de 
investigación indígena se centró en la valoración del mapuche kimün, buscando contribuir a la 
justicia epistémica en el campo del trabajo social. 

 
5. Referencias bibliográficas 

 
Antilao-Carilao, E. (2016). Pueblos originarios: su incorporación temática en la formación académica de 

las escuelas de trabajo social: un estudio cualitativo interpretativo en las universidades de la región 
metropolitana. Tesis para optar al grado de Magíster en Acción Social en Escenarios 
Latinoamericanos Complejos: Visiones Multidisciplinarias, Universidad Central de Chile. 
[documento inédito]. 

Antilao-Carilao, E. (2023). De la “castellanización” al “agenciar” del castellano: Un ejercicio 
reflexivo desde la propia experiencia mapuche. En Zuchel, L. T. Albersten y R. Salas (Eds.), 
Interculturalidad y Reconocimiento. Revitalización del conocimiento indígena en la pedagogía 
intercultural: Enseñanza, práctica y lengua (pp. 49-63). Santiago, Ariadna ediciones.                   

Antilao-Carilao, E. (Comp.) (2024). Wirrar pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche wallmapu 
mu. El grito de trabajadoras y trabajadores sociales mapuche desde neustro mundo-territorio. 
Ediciones UCT.  

Arias-Ortega, K. E., Alarcón Rodríguez, S., Barriga Osorio, J., y Solís Gómez, M. P. (2022). 
Tensiones en las prácticas de co-enseñanza durante la implementación de la educación 
intercultural bilingüe. Revista Educación, 46(2), 322-340. 
https://doi.org/10.15517/revedu.v46i2.49804   

Cuyul, A. (2024). Dedicarme a la salud pública desde el trabajo social sintetizaba mi experiencia 
de vida. En E. Antilao-Carilao (Comp.), Wirrar pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche 
wallmapu mu. El grito de trabajadoras y trabajadores sociales mapuche desde nuestro mundo-
territorio (pp. 205-221). Ediciones UCT. 

Decreto 280 de 2009. [Ministerio de Educación de Chile]. Modifica decreto Nº 40, de 1996, que 
establece los objetivos fundamentales y contenidos mínimos obligatorios de la educación 
básica y fija normas generales para su aplicación. 25 de septiembre de 2009.   

Decreto 301 de 2018. [Ministerio de Educación de Chile]. Reglamenta la calidad de educador 
tradicional Ministerio de Educación. 10 de julio de 2018. 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846
https://doi.org/10.15517/revedu.v46i2.49804


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846   

18 

Decreto 97 de 2021. [Ministerio de Educación de Chile]. Establece bases curriculares de la 
asignatura de lengua y cultura de los pueblos originarios ancestrales, para los cursos de 1º 
a 6º año de educación básica. 9 de febrero de 2021.  

Delgado-Reinao, R., y T. Zagal, (2020). Presencia de elementos interculturales en el currículum 
educativo de Enseñanza Media desde la percepción de los adolescentes mapuche de los 
establecimientos de las comunas de Alto Biobío y de Cañete [Trabajo de pregrado no publicado]. 
Universidad de Concepción.  

Drugge, A. (2016). Ethics in indigenous research: past experiences-future challenges. Vaartoe-Centre 
for Sami Research. 

Fanon, F. (1952). Piel negra, máscaras blancas. Ediciones Akal. 
Galarza-Masabanda, L. A., Toaquiza-Vega, S. M., y Benalcázar-Luna, M. L. (2025). Adultos 

Mayores, inclusión social y espacios recreativos en la ciudad de Latacunga, Ecuador. 
Prospectiva. Revista de Trabajo Social e Intervención Social, (39), 2025. 
https://doi.org/10.25100/prts.v0i39.14324  

Gallardo-Peralta, L. P., Soto-Higuera, A., y Vargas-Pizarro, L. (2022). Trabajo social gerontológico 
y diversidad étnica: una reflexión desde el caso de las comunidades aymaras y mapuches 
en Chile. Propuestas Críticas. Trabajo Social-Critical Proposals in Social Work, 2(4), 57–77. 
https://doi.org/10.5354/2735-6620.2022.61504 

Gutiérrez-Pezo, G. (2020). La interculturalidad en Chile. Tensiones y desafíos en torno a la 
educación intercultural bilingüe. Cuaderno de Trabajo Social, (15). 
https://cuadernots.utem.cl/articulos/la-interculturalidad-en-chile-tensiones-y-desafios-
en-torno-a-la-educacion-intercultural-bilingue/  

Hart, M. (2010). Indigenous worldviews, knowledge, and research: The development of an 
Indigenous research paradigm. Journal of Indigenous Social Development, 1(1), 1-16. 
http://markfoster.net/struc/indigenous_worldviews.pdf  

Huenchucoy, L. (2020). ‘Epu xoy kvmvn; Tuwvn ka kvpalme Trabajo Social mu’. Dos miradas del 
saber; tuwvn y kvpalme en el Trabajo Social. Utopía y praxis latinoamericana: revista 
internacional de filosofía iberoamericana y teoría social, (88), 123-135. 
https://www.redalyc.org/journal/279/27962172011/html/  

Huenchucoy, L. (2024). Las experiencias del dolor en las voces del Wallmapu. En E. Antilao-
Carilao (Comp.), Wirrar pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche wallmapu mu. El grito 
de trabajadoras y trabajadores sociales mapuche desde neustro mundo-territorio (pp. 145-166). 
Ediciones UCT. 

Kovach, M. (2009). Indigenous methodologies: Characteristics, conversations, and contexts. University 
of Toronto Press. 

Ley 20370 de 2009. Establece la Ley General de Educación de Chile. 12 de septiembre de 2009.  
Llanquinao, H. (2001). La interculturalidad en el trabajo social. 
Llanquinao, H. (2024). Por la educación nos cambiaron la mirada de las cosas, entonces por la 

educación también nosotros podemos regresar a nuestra mirada originaria. En E. Antilao-
Carilao (Comp.), Wirrar pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche wallmapu mu. El grito 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846
https://doi.org/10.25100/prts.v0i39.14324
https://doi.org/10.5354/2735-6620.2022.61504
https://cuadernots.utem.cl/articulos/la-interculturalidad-en-chile-tensiones-y-desafios-en-torno-a-la-educacion-intercultural-bilingue/
https://cuadernots.utem.cl/articulos/la-interculturalidad-en-chile-tensiones-y-desafios-en-torno-a-la-educacion-intercultural-bilingue/
http://markfoster.net/struc/indigenous_worldviews.pdf
https://www.redalyc.org/journal/279/27962172011/html/


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846 

19 

de trabajadoras y trabajadores sociales mapuche desde neustro mundo-territorio (pp. 131-144). 
Ediciones UCT. 

Loncon, E. (2023). Azmapu. Aportes de la filosofía mapuche para el cuidado del lof y la madre tierra. Ariel.  
Marimán-Quemenado, P., Nahuelquir, F., Millalén-Paillal, J., Calfío-Montalva, M., y Levil, R. 

(2019) ¡Allkütunge, wingka! ¡ka kiñechi! Ensayos sobre historias mapuche. Ediciones Comunidad 
de Historia Mapuche: Corporación Centro de Estudios e Investigaciones Mapuche. 

Mercado-Catriñir, X. (2024). Reflexiones en torno al mapuche mongen, feminismos comunitarios 
y descoloniales para repensar un trabajo social situado. En E. Antilao-Carilao (Comp.), 
Wirrar pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche wallmapu mu. El grito de trabajadoras y 
trabajadores sociales mapuche desde nuestro mundo-territorio (pp. 61-93). Ediciones UCT. 

Millalén, P. (2024). Legados coloniales, reflexiones y desafíos para el trabajo social en 
Ngülumapu. En E. Antilao-Carilao (Comp.), Wirrar pu trabajadoras ka trabajadores sociales 
mapuche wallmapu mu. El grito de trabajadoras y trabajadores sociales mapuche desde nuestro 
mundo-territorio (pp. 111-130). Ediciones UCT. 

Nahuelcheo, Y. (2024). La püñeñelchefe predijo mi destino y mi contribución a la comunidad. En 
E. Antilao-Carilao (Comp.), Wirrar pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche wallmapu 
mu. El grito de trabajadoras y trabajadores sociales mapuche desde nuestro mundo-territorio (pp. 
187-204). Ediciones UCT. 

Ñanculef-Huaiquinao, J. (2016). Tayiñ mapuche kimün. Epistemología mapuche – sabiduría y 
conocimiento. Universidad de Chile. 
https://www.mapuche.info/wps_pdf/nanculef2016.pdf  

Olivo-Viana, M. G., Piña-Morán, M. P., y Paredes, J. P. (2022). Editorial. Envejecimiento, Sociedad 
y Cultura: Reflexiones desde la investigación, formación e intervención interdisciplinaria. 
Pensamiento y Acción Multidisciplinaria, 8(2), 5-11. 
https://revistapai.ucm.cl/article/view/1129/1073  

Piña-Morán, M., Olivo-Viana, M. G., Martínez-Maldonado, M. de la L., y Mendoza-Núñez, V. M. 
(2018). Intervención situacional gerontológica: estrategia para potenciar los roles sociales 
de los mayores. Revista Médica del Instituto Mexicano del Seguro Social, 56(1), 102-109. 
https://www.redalyc.org/journal/4577/457754907014/html/  

Quidel, J., y X. Pichinao (2007) Xemünkagen püchüke che mapun kimeltun mew. Formación de 
los niños y niñas en la educación mapunche. En T. Durán-Pérez, D. Catriquir-Colipan, y A. 
Hernández-Sallés (Comps.), Patrimonio cultural mapuche. derechos sociales y patrimonio 
institucional mapuche (Vol. 3). Editorial UC Temuco. 

Quidel-Lincoleo, J. (2013). Importancia de las lenguas en el proceso de reconstrucción del 
conocimiento propio de los pueblos indígenas. En C. Campos & M. I. Rivadeneira (Coords.), 
El diálogo de saberes en los Estados Plurinacionales (pp. 123-138). Secretaría de Educación 
Superior, Ciencia, Tecnología e Innovación.  

Rain, A. (2024). Cuando nos silencia, decimos ¡presente! En Antilao-Carilao, E. (Comp.) Wirrar 
pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche wallmapu mu. El grito de trabajadoras y 
trabajadores sociales desde nuestro mundo-territorio. Temuco, (pp.41-59). Ediciones UC 
Temuco. 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846
https://www.mapuche.info/wps_pdf/nanculef2016.pdf
https://revistapai.ucm.cl/article/view/1129/1073
https://www.redalyc.org/journal/4577/457754907014/html/


 La sabiduría de los fütakeche desde las voces de trabajadoras(es) sociales mapuche para territorializar el ejercicio profesional en Chile 
 

Antilao-Carilao 

Prospectiva. Revista de Trabajo Social e intervención social • No. 41 • ene.-jun. 2026 • e20514846 
e-ISSN: 2389-993X • https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846   

20 

Rain-Rain, A., y Muñoz-Arce, G. (2017). Epistemología mapuche e intervención comunitaria: 
aportes a la justicia cognitiva desde el trabajo social. En P. Meschini & M. E. Hermida (Eds.), 
Trabajo social y descolionalidad. Epistemologías insurgentes para la intervención en lo social (pp. 
322-348). EUDEM. 

Riedemann-Fuentes, A. (2008). La Educación Intercultural Bilingüe en Chile: ¿ampliación de 
oportunidades para alumnos indígenas? INDIANA-Estudios Antropológicos sobre América 
Latina y el Caribe, 25, 169-193. https://doi.org/10.18441/ind.v25i0.169-193 

Wilson, S. (2001). What is an Indigenous research methodology? Canadian journal of native 
education, 25(2), 175-179. 
https://ojs.library.ubc.ca/index.php/CJNE/article/view/196968/192001 

https://doi.org/10.25100/prts.v0i41.14846
https://doi.org/10.18441/ind.v25i0.169-193
https://ojs.library.ubc.ca/index.php/CJNE/article/view/196968/192001

